
240

DOSSIER Patrimonio etílico: 
Paisajes y espacios de 
producción, circulación y 
consumo

A
RT

ÍC
U

LO
 C

IE
N

TÍ
FI

C
O

Editada por el Instituto de Estudios Avanzados 
Universidad de Santiago de Chile

Recibido
10 de marzo de 2025

Aprobado
8 de mayo de 2025

Publicado
28 de enero de 2026

Jeaqueline Flores Álvarez
Universidad de las Américas Puebla

Ciudad de México, México
ORCID https://orcid.org/0009-0006-5193-9159

yaqyoga@gmail.com

Popular religiosity and exchange of alcohol in 
San Andrés Cholula
Religiosidade popular e troca de álcool em 
San Andrés Cholula

RELIGIOSIDAD POPULAR E 
INTERCAMBIO DE ALCOHOL 
EN SAN ANDRÉS CHOLULA

Cómo citar
Flores Álvarez, J. (2026). Religiosidad 
popular e intercambio de alcohol en San 
Andrés Cholula. RIVAR, 13(38), 240-255, 
https://doi.org/10.35588/9axkcy31

Volumen 13, número 38, 240-255, enero 2026
ISSN 0719-4994

Artículo de investigación
https://doi.org/10.35588/9axkcy31

https://orcid.org/0009-0006-5193-9159
https://doi.org/10.35588/9axkcy31
https://doi.org/10.35588/9axkcy31


241

PALABRAS CLAVE
Alcohol, religiosidad 
popular, compadrazgo, 
regalo, compromiso.

PALAVRAS-CHAVE
Álcool, religiosidade 
popular, compadrazgo, 
presente, compromisso.

RESUMO
Esta pesquisa etnográfica explora as dinâmicas que regem o consumo e a troca 
de álcool entre pessoas que participam do sistema de encargos religiosos, uma 
instituição político-religiosa androcêntrica de herança colonial, que prevalece até 
hoje em San Andrés Cholula, Puebla. Com especial interesse nas disparidades de 
género, examina o papel do álcool como elemento crucial na estruturação do 
sistema de carga e na organização de festas religiosas. O álcool como presente 
ou «correspondência» é um presente muito valorizado, que consolida laços de 
parentesco espiritual, uma bebida masculina e masculinizante essencial para 
estabelecer alianças e gerar compromissos entre as famílias do município. Nesta 
localidade, o consumo e distribuição de álcool é uma prática determinante na 
aquisição de poder e prestígio, na criação de redes sociais de compadrazgo, 
solidariedade e reciprocidade que dão suporte socioeconómico ao sistema 
religioso de encargos e lhe permitem se perpetuar.

KEYWORDS
Alcohol, popular 
religiosity, compadrazgo, 
gift, commitment.

ABSTRACT
This ethnographic research explores the dynamics that govern the consumption 
and exchange of alcohol among people who participate within the religious 
cargo system, an androcentric political-religious institution of colonial heritage, 
which prevails to this day in San Andres Cholula, Puebla. With special interest in 
gender gaps, it examines the role of alcohol as a crucial element in structuring 
the cargo system and the organization of religious festivities. Alcohol as a gift or 
“correspondence” is a highly valued donation that consolidates ties of spiritual 
kinship, a masculinized and masculinizing drink that is essential to establish 
alliances and generate commitments between families of the municipality. In 
this town, the consumption and distribution of alcohol is a determining practice 
in the acquisition of power and prestige, in the creation of social networks of 
compadrazgo, solidarity and reciprocity that provide socioeconomic support to 
the religious cargo system and allow it to perpetuate itself.

RESUMEN
Esta investigación etnográfica explora las dinámicas que rigen el consumo e 
intercambio de alcohol entre las personas que participan dentro del sistema 
religioso de cargos, una institución político-religiosa y androcéntrica de herencia 
colonial, la cual prevalece hasta nuestros días en San Andrés Cholula, Puebla. 
Con un interés especial en las brechas de género, examinamos el papel del 
alcohol como un elemento crucial en la estructuración del sistema de cargos y la 
organización de las fiestas religiosas. El alcohol como regalo o correspondencia 
es una dádiva altamente valorada que consolida lazos de parentesco espiritual, 
una bebida masculinizada y masculinizante fundamental para pactar alianzas 
y generar compromisos entre las familias del municipio. En esta localidad, la 
ingesta y reparto de alcohol es una práctica determinante en la adquisición de 
poder y prestigio, en la creación redes sociales de compadrazgo, solidaridad y 
reciprocidad que proporcionan soporte socioeconómico al sistema religioso de 
cargos y que permiten su perpetuidad.



242
RIVAR volumen 13, número 38, 2026: 240-255 • ISSN online 0719-4994
Instituto de Estudios Avanzados, Universidad de Santiago de Chile

Jeaqueline Flores Álvarez
Religiosidad popular e intercambio de alcohol en 
San Andrés Cholula

Introducción

En contraposición a lo que se considera la religión católica «oficial» o institucionalizada 
bajo los lineamientos del clero, la religiosidad popular ha sido definida como el resultado 
de la fusión entre el catolicismo y las herencias indígenas, distinguida por sus numerosos 
festejos, ritos, cultos, peregrinaciones que se orquestan bajo el mando de la gente del pue-
blo que se organiza dentro del sistema de cargos, el cual se mantiene como un organis-
mo independiente de las autoridades y el poder clerical (De la Torre, 2016; Giménez, 1978; 
Shadow y Rodríguez-Shadow, 2008). Así pues, la religión popular se caracteriza además 
por sus «actividades corporativas y organizadas» (Shadow y Rodríguez-Shadow, 2008: 275) 
en las que se concibe que la búsqueda de la salvación es una experiencia colectiva, públi-
ca, un quehacer compartido, instituido, coordinado y sancionado por los miembros de la 
localidad.

En San Andrés Cholula, las fiestas religiosas dan cuenta de la herencia prehispánica y espa-
ñola, de ciertas imposiciones, negociaciones, reinterpretaciones y readaptaciones respecto 
al catolicismo hegemónico que se gestan durante la época colonial (1521-1821). Como prue-
ba fehaciente de la coacción, dominación, tensiones, adecuaciones y reacomodos resultan-
tes de la evangelización española, despunta la icónica iglesia de la Virgen de Los Remedios 
(Figura 1), la cual, colocada por encima de la Pirámide de Cholula, da cuenta de la impo-
sición del cristianismo sobre las creencias y la cultura indígena. Actualmente la imagen 
de la Virgen de los Remedios es ampliamente venerada por la población de la región y se 
mantiene como el núcleo identitario, devocional y organizativo de la religiosidad popular.

Figura 1. Iglesia de la Virgen de los Remedios en San Andrés Cholula
Figure 1. Virgen de los Remedios church in San Andrés Cholula

Fuente: fotogrfía de la autora, año 2022. Source: author’s photograph, 2022.



243
RIVAR volumen 13, número 38, 2026: 240-255 • ISSN online 0719-4994

Instituto de Estudios Avanzados, Universidad de Santiago de Chile

Jeaqueline Flores Álvarez
Religiosidad popular e intercambio de alcohol en 
San Andrés Cholula

La misa sigue siendo el eje central y detonador de las fiestas en San Andrés Cholula, un ritual 
religioso que posteriormente da paso a la verbena popular que incluye quema de pólvora, 
comida, música, baile, alcoholización. La combinación entre la liturgia religiosa y el festín 
colectivo, el ritual católico y el carnaval, son ámbitos que, pese a definirse como opuestos, 
mantienen cercanía y les conceden un carácter dual y peculiar a las fiestas religiosas en 
México. Tanto Émile Durkheim (1961) como Mircea Eliade (1981) señalan la coexistencia y 
comunicación entre lo sagrado y lo profano, ámbitos que se diferencian y complementan, 
los cuales definen contornos y se acompañan en las celebraciones del sistema de cargos.

Actualmente, el municipio de San Andrés Cholula cuenta con una población de 154.448 
personas (INEGI, 2020). La cabecera municipal de San Andrés Cholula, denominada tam-
bién como «zona tradicional», está constituida por los ocho barrios que participan del sis-
tema de cargos religioso o mayordomías (Figura 2), una organización político-religiosa que 
entrelaza a los barrios en un patrón circular de festividades católicas cuyo centro rector es 
la parroquia de San Andrés Cholula. Esta estructura organizativa y espacial, dividida en ba-
rrios, obtiene legitimidad mediante discursos que apelan a sus raíces prehispánicas; se basa 
en un sistema jerárquico encabezado por el fiscal o tiaxca, autoridad principal a cargo de la 
parroquia de San Andrés, el Comisionado de la Bajada de la Virgen que organiza el festejo 
parroquial en honor a la visita de Virgen de los Remedios, y los mayordomos o síndigos, 
que son los responsables de las iglesias de los barrios. Cada uno de ellos cuenta con una 
organización que los respalda, en la que destacan varios cargos, que a su vez se rodean de 
un grupo nutrido de personas que apoyan su cargo.

Los cargos tienen una duración de un año, y luego se hace un cambio de fiscalía o ma-
yordomía, según sea el caso. Por mencionar algunos de los cargos más importantes en la 
organización barrial y parroquial:

•	 Fiscal y mayordomos o síndigos. Responsables de las instalaciones y labores religio-
so-administrativas de la iglesia, están al mando de la organización de las festividades. 

•	 Salva de cohetes. Encargados de comprar la pólvora y las coronas de cohetes que se 
usan en los diferentes eventos y celebraciones del ciclo festivo. 

•	 Encargado del Niño Dios. Les corresponde acostar al Niño Dios en la iglesia el 24 de 
diciembre y solventar la fiesta.

•	 Floreras. Encargadas del enflorado y adornos de la iglesia. Les corresponde también 
organizar una «velada», que es un baile sonidero previo a la fiesta, costear las mañanitas 
con mariachi en la iglesia y dar de desayunar a la gente el día de fiesta.

•	 Castilleros. Encargados de comprar el castillo de pólvora, colocar las enramadas 
(adornos) afuera de la iglesia y de pagar el baile de feria. Monopolizan la venta y reparti-
ción de alcohol el día de la fiesta.



244
RIVAR volumen 13, número 38, 2026: 240-255 • ISSN online 0719-4994
Instituto de Estudios Avanzados, Universidad de Santiago de Chile

Jeaqueline Flores Álvarez
Religiosidad popular e intercambio de alcohol en 
San Andrés Cholula

Figura 2. Los ocho barrios de la cabecera municipal de San Andrés Cholula
Figure 2. The eight neighborhoods of the municipality of San Andrés Cholula

Fuente: mapa del Departamento de Obras Públicas Municipales, redibujado por la autora, año 2022. 
Source: map of the Municipal Public Works Department, redrawn by the author, year 2022.

A las personas que se enrolan dentro del sistema de cargos, quienes apoyan y participan 
activamente en la preparación de las festividades religiosas y las celebraciones a los santos 
se les denomina «hijos del barrio», etiqueta que reafirma su adscripción a un barrio san 
andreseño y su afiliación al sistema de cargos. Entre ellos se distinguen por barrios, familias 
y apellidos, muchos de ellos en náhuatl; por su historial de participación en las actividades 
religiosas comunitarias y los cargos que han desempeñado. A su vez, esta organización 
instaura una división territorial por secciones dentro de la zona tradicional: primera y se-
gunda sección, las cuales cobran sentido durante la organización y la petición de las coo-
peraciones para la fiesta parroquial y la Bajada de la Virgen de los Remedios, celebraciones 
en la que participan todos los barrios. Por medio de alianzas familiares, barriales y comu-
nitarias, la organización política religiosa del sistema de cargos forja relaciones sociales y 
compromisos entre los habitantes de la zona, a la vez que otorga un sentido de distinción y 
pertenencia a quienes participan en ella. De la misma forma, construye barreras claras con 
quienes no forman parte de la comunidad religiosa. Cabe señalar que el sistema de cargos 
se usa como un medio de proselitismo político, para acceder a puestos en el gobierno u 
organizar movimientos sociales.



245
RIVAR volumen 13, número 38, 2026: 240-255 • ISSN online 0719-4994

Instituto de Estudios Avanzados, Universidad de Santiago de Chile

Jeaqueline Flores Álvarez
Religiosidad popular e intercambio de alcohol en 
San Andrés Cholula

Metodología

La etnografía representa una herramienta esencial para conectar teoría, experiencias y rea-
lidades sociales. De ahí que, con el fin de lograr los objetivos propuestos en esta investiga-
ción, me respaldo en el método etnográfico, el cual no solo caracteriza a la antropología, 
sino que actualmente constituye una herramienta básica en las ciencias sociales. Para ini-
ciar, retomo una definición clásica de Giddens, quien define la etnografía como «el estudio 
directo de personas o grupos durante un cierto periodo, utilizando la observación parti-
cipante o las entrevistas para conocer su comportamiento social, registrando una imagen 
realista y fiel del grupo estudiado» (Giddens, 2007: 27).

La etnografía se dirige hacia un Otro, a quien se observa, analiza, contempla y se busca con 
insistencia durante un periodo considerable de tiempo. Esa añoranza por entender al Otro, 
esa mirada inquisitiva y curiosa genera una autorreflexión en el investigador que no deja 
de comparar entre sus prácticas, hábitos, costumbres y tradiciones, de aquellas que le son 
poco familiares, extrañas, ajenas, confusas. Con el paso del tiempo, esas brechas y barreras 
que separan a dos mundos distantes supondrían aminorarse o disiparse con lo que los 
antropólogos conocemos como trabajo de campo etnográfico, el cual demanda la convi-
vencia cercana con las personas, la participación en las actividades y rituales comunitarios, 
el involucramiento en el día a día dentro del grupo de estudio.

Así, partiendo del trabajo de campo como técnica de investigación, mi método primario de 
recolección de datos se basó en la observación participante. Vivir y convivir con la gente 
local del año 2003 al 2008 y luego del 2011 al 2021 permitió observar las maneras en que 
las personas se relacionan con el alcohol, notar las diferencias en el consumo generizado, 
así como analizar las ideas, significados, funciones, usos y costumbres que caracterizan la 
alcoholización en San Andrés Cholula. Otras técnicas de las que eche mano para reunir la 
información clave en la construcción del dato cualitativo fueron la observación no partici-
pante, las charlas informales, la reunión con grupos focales, las entrevistas semiestructura-
das, mis apuntes en el diario de campo, fotografías y grabaciones, siempre que fue viable.

Los cerca de 15 años que viví en San Andrés Cholula me llevaron a involucrarme en la di-
námica comunitaria y el ciclo ritual festivo. Doña Chole y su familia, además de rentarme 
un departamento en su casa en el barrio céntrico de Santiago Xicotenco, me abrieron las 
puertas para conocer personas del barrio y asistir a todo tipo de celebraciones: cumplea-
ños, bodas, XV años, bautizos, santorales, fiestas patronales. Nuestra amistad y cercanía fue 
tanta que sus hijos y conocidos bromeaban diciendo que yo era «su hija menor». En el año 
2007, en una fiesta de tres años de uno de los biznietos de doña Chole, tuve la fortuna de 
conocer a Richi, un joven san andreseño, quien en aquel entonces rondaba sobre los veinte 
años. Desde ese día, Richi se volvió mi amigo, aliado y compañero de fiestas. Juntos nos 
dimos a la tarea de asistir a cada feria y baile de los barrios y juntas auxiliares del municipio.

Al vivir en el barrio de Santiago Xicotenco me ubiqué en uno de los barrios más festivos 
e importantes dentro del ámbito religioso y también el más cercano a la universidad y a 
la calle de los antros. Habitar en este barrio me puso en contacto con el «escuadrón de la 
muerte», como se le denomina coloquialmente al grupo de hombres que, apropiándose 
de algún lugar en el espacio público, organizan su vida alrededor del consumo de alcohol 
—del más barato y de alta concentración—, por lo que se asume, caminan juntos hacia la 
muerte. A ellos, los «desahuciados» de alcohol, los observaba a diario, a cualquier hora del 
día, en un terreno baldío o a las afueras de un tendajón de la calle 6 Norte.



246
RIVAR volumen 13, número 38, 2026: 240-255 • ISSN online 0719-4994
Instituto de Estudios Avanzados, Universidad de Santiago de Chile

Jeaqueline Flores Álvarez
Religiosidad popular e intercambio de alcohol en 
San Andrés Cholula

Resultados
Y todo es de, vamos a repartir invitaciones: «¡tomar!»

Vamos a los tacos: «pues una botellita para el frío»
Andamos colectando: «una cerveza para el calor»

Son costumbres, hay que invitarles, y si no les invitas, ¡adiós!
Nacho, exmayordomo del barrio del Santo Niño

¿Qué papel juega el alcohol dentro del sistema de cargos? ¿Es el consumo de alcohol parte 
de la tradición religiosa? Algunos de los entrevistados y las entrevistadas etiquetan el con-
sumo y repartición de alcohol dentro de los cargos religiosos como «una mala costumbre», 
«una tradición deformada», mientras que otros lo defienden como «parte de la tradición». 
Independientemente de su discurso inicial, al final, todos confluyen que ingerir y repartir 
alcohol dentro del sistema de cargos es de suma importancia para tener éxito y juntar gen-
te que coopere y apoye un cargo. Como dice Richi (29 años, nativo de San Andrés Cholula, 
enero del 2022): «mira, si vas a tomar un cargo es porque tienes lana y porque sabes que 
vas a tomar alcohol».

En la misma sintonía, Nacho (47 años, nativo de San Andrés, diciembre del 2021), exsíndigo 
del barrio del Santo Niño de Macuila, afirma: «tú al tomar un cargo dicen: si no tomas, no 
la vas a hacer, porque aquí es de tomar». «El alcohol es de ley», asegura Miguel (23 años, 
nativo de San Andrés, marzo del 2022), excastillero de la primera sección de la fiesta patro-
nal de San Andrés Cholula. Por su parte Lula (39 años, febrero del 2022), exflorera de San 
Andrés Cholula, menciona que ingerir alcohol es crucial para ser popular, para «llevársela 
bien con mucha gente», porque «entre más tomas, más te van a apoyar». En consecuencia, 
quienes aceptan un cargo, saben de la relevancia y de las implicaciones económicas del 
reparto de alcohol, que representa uno de los gastos más importantes durante su mandato. 
Tal como lo expresa Nacho:

Tú ya tienes que ser consciente de lo que te vas a gastar en botellas de alcohol. 
Por ejemplo, a mí que me tocó el recibimiento, si tenía yo 200 personas en la 
lista, tenía yo que tener mínimo 250 botellas de alcohol, porque a todos los de la 
lista se les da su botella. Te entregan tu cera, te dan tu cooperación, ah, tu botella 
y tu refresco. Tienes que tener solvencia económica porque si no te ven la cara. 
Desde que empiezas es invertirle de tu bolsa. (Nacho, 47 años, nativo de San 
Andrés Cholula, diciembre del 2021)

En la versión de Nacho, al igual que en la de los entrevistados y las entrevistadas, resalta 
la compra y reparto de alcohol como uno de los gastos primordiales a tomar en cuenta en 
cualquier cargo eclesiástico. Así, por ejemplo, Leonor recuerda que para el festejo de la 
fiscalía parroquial que estuvo a cargo de su padre en 2020, se compraron más de 40 cajas 
de whisky y tequila para repartir entre los enlistados. La bebida, como lo reitera Leonor (45 
años, nativa de San Andrés, marzo del 2022), «es una forma de corresponderles con lo que 
ya cooperaron». De este modo, las botellas de alcohol forman parte de los obsequios que 
se entregan a los miembros de la lista como un gesto de agradecimiento por el apoyo y la 
cooperación monetaria, y como una manera de fomentar la convivencia entre los miem-
bros de su organización, según las versiones de los entrevistados.



247
RIVAR volumen 13, número 38, 2026: 240-255 • ISSN online 0719-4994

Instituto de Estudios Avanzados, Universidad de Santiago de Chile

Jeaqueline Flores Álvarez
Religiosidad popular e intercambio de alcohol en 
San Andrés Cholula

El aceptar un cargo, encontrar a sus «primeros» o llenar su lista de acompañantes no es 
tarea sencilla. En dicha tarea, los entrevistados admiten que el alcohol es un medio para 
inducir a alguien a dar el sí cuando se les ofrece tomar un cargo que representa un gran es-
fuerzo personal y familiar, o para ser parte de una lista en la cual les corresponde cooperar 
para solventar los gastos de un determinado cargo. Al respecto, Fredy Torres, cronista de 
San Andrés Cholula, señala que cuando se busca gente para ocupar cargos que implican 
tiempo, dinero y gran esfuerzo, el alcohol puede usarse como un medio para convencer 
a alguien que acepte un cargo. En este sentido, el cronista, quien ha sido miembro de los 
castilleros durante varios años, ejemplifica la forma en que el compadrazgo y el alcohol se 
entremezclan en la selección del castillero: 

Te pongo un ejemplo. El síndigo tiene un compadre muy amigo, tienen como 
una relación muy cercana, y el compadre tiene un hijo y el síndigo va y le hace 
una invitación para que su hijo sea el primero de la lista de los castilleros. Le tiene 
que llevar un presente a la familia: el presente consta de fruta, pan y alcohol, eso 
sí no puede faltar, hay que llevarle las botellas para que acepten el cargo. Porque 
muchas llegan y dicen, pues te vengo a invitar para que tu hijo sea castillero 
primero. Pero ya abren una botella, abren otra, otra y otra, y al final termina 
aceptando el cargo, es algo muy tradicional, es el hecho de que yo como síndigo 
invite al hijo de una persona que yo aprecie mucho, no necesariamente de mi 
compadre, pero puede ser el hijo de mi hermano, de mi comadre. (Fredy Torres, 
30 años, nativo de San Andrés Cholula, noviembre del 2021)

El testimonio de Fredy resalta cuestiones esenciales a tomar en cuenta dentro del sistema 
de cargos, como son las relaciones de compadrazgo, un lazo que une y compromete a 
apoyar, a entregar obsequios o correspondencias que incluyen botellas de alcohol como 
regalos que formalizan un intercambio de favores, y, por último, la alcoholización como es-
trategia para convencer a alguien de aceptar un cargo religioso, que la gente comúnmente 
suele llamar «compromiso».

En relación con lo anterior, Lula narra su experiencia dentro de la organización de floreras, 
uno de los pocos cargos destinados para las mujeres, donde luego de participar por varios 
años apoyando a amigas, vecinas y familiares, intentaron convencerla de tomar el puesto 
de primera florera para el siguiente año durante la velada de la fiesta parroquial. Según su 
versión, en aquella ocasión, estando el alcohol de por medio, los encargados, apoyados 
por una de sus compañeras, pensaron que estando alcoholizada podrían disuadirla. Así 
lo relata: «mira, te emborrachan, estando en ambiente y demás, llegaron el fiscal y el ma-
yordomo con una charola con una botella y refrescos. Les dije que no […] y me sostuve así 
porque dije ¡en qué bronca me meto!» (Lula, 39 años, nativa de San Andrés Cholula, febrero 
del 2022).

«Desgraciadamente el no tomar alcohol se ve mal, el tomar te hace tener gente», comenta 
Miguel (23 años, nativo de San Andrés Cholula, marzo del 2022), quien fue castillero de la 
segunda sección de la fiesta de la Bajada de la Virgen en 2021. Para juntar a su lista de cas-
tilleros, Miguel recuerda que usó la estrategia de repartir y departir con alcohol como un 
medio para enganchar a amigos y conocidos que se encontraba por las calles. Tal como lo 
narra:



248
RIVAR volumen 13, número 38, 2026: 240-255 • ISSN online 0719-4994
Instituto de Estudios Avanzados, Universidad de Santiago de Chile

Jeaqueline Flores Álvarez
Religiosidad popular e intercambio de alcohol en 
San Andrés Cholula

Cuando buscábamos la lista, había veces que pasábamos por la calle y nos 
encontrábamos a unos amigos en una tienda que andaban tomando, y pues 
ahí era de que llegabas y entre ellos ya saben cómo es el cotorreo: «ah mira, 
¡ya llegó el castillero, el que va a invitar!». Bueno, tú invítame y te invito. Y ya 
después era plan con maña. Y ya les decía: «de una vez aprovechando, te hago 
la invitación para que me acompañes a mi comitiva, a mi lista, si tienes el gusto 
de acompañarme», y decían: «sí». Casi siempre decían que sí. Pero hay veces que 
no toman los castilleros principales y dicen «no, pero si no toma, ¿quién te va a 
acompañar?». (Miguel, 23 años, nativo de San Andrés, marzo del 2022)

Invitar y que te inviten, cooperar y que te cooperen, dar y recibir alcohol. En San Andrés 
Cholula la ingesta y distribución de alcohol —cerveza, tequila, whisky— es decisivo en la 
creación redes sociales de apoyo y solidaridad que proporcionan soporte económico y so-
cial al sistema de cargos. Por eso, quienes encabezan los cargos saben que llevan sobre sus 
hombros una carga fuerte, ya que, desde la búsqueda de su lista, en la calle o en cualquiera 
de los eventos que se organizan, están comprometidos a distribuir alcohol para agradar a 
las personas.

En esta línea, José, exlíder de los castilleros en la fiesta de la parroquia del 30 de noviembre 
en honor a San Andrés, expresa: 

Ahorita para salir a buscar lista, salen con que «¿con qué me convences?». Por 
ejemplo, con mi segundo, salió su papá y me dice: «bueno, sí, viniste a hacer la 
invitación, pero pues no veo algo con qué me convenzas». Eso me pasó con los 
diez primeros. Y si no convives con ellos se molestan. (José, 23 años, nativo de 
San Andrés, junio del 2022)

La narración de José expone la dádiva de alcohol como una acción cuya finalidad es agra-
dar, persuadir, seducir, pactar un trato con un otro que, a cambio, le ofrecerá su amistad, 
dinero, respaldo y solidaridad dentro del cargo. Dado que los diez primeros de la lista son 
quienes adquieren las mayores responsabilidades y compromisos dentro de un cargo, es 
probable que, como lo menciona José, sean ellos quienes exigen con más fuerza la dádiva 
y el convivio con alcohol como un requisito indispensable para convencerlos. Aunque en 
realidad esto sucede en todos los niveles jerárquicos como parte de las distintos convenios, 
alianzas y relaciones que se establecen entre la gente local.

Las relaciones de compadrazgo y el sistema de cargos

La institución del compadrazgo ha sido uno de los temas centrales para la antropología, 
entre los cuales destacan los análisis de corte funcionalista. Como una relación derivada de 
un acto sacramental fundado en la Ley Canónica que exige un testigo confiable, el compa-
drazgo inaugura un parentesco ritual o espiritual que vincula de manera vertical a personas 
o familias de diferente clase social y fortalece las relaciones entre miembros de la misma 
clase social (Mintz y Wolf, 1950). Aunque en teoría el padrino se considera una guía y respal-
do para el ahijado, algunas investigaciones dan cuenta del plano secundario que ocupa la 
relación padrino-ahijado frente a la relación compadre-padrino (Mintz y Wolf, 1950; Foster, 
1953). Tal como se hace evidente en San Andrés Cholula, la relación entre compadres es 



249
RIVAR volumen 13, número 38, 2026: 240-255 • ISSN online 0719-4994

Instituto de Estudios Avanzados, Universidad de Santiago de Chile

Jeaqueline Flores Álvarez
Religiosidad popular e intercambio de alcohol en 
San Andrés Cholula

más fuerte y está por encima de la relación padrino-ahijado; esa preponderancia de la re-
lación compadre-compadre ha sido descrita como una característica del compadrazgo en 
América Latina (Foster, 1953).

Según se entiende, la relación que se establece entre compadres a través de algún rito reli-
gioso o secular es una relación que entremezcla ayuda mutua, respeto y responsabilidades. 
Aunque el compadrazgo surgido por el sacramento del bautismo podría ser considerado 
como el más importante e icónico, en la práctica, el apadrinamiento sucede en una multi-
plicidad de eventos y contextos no siempre vinculados con la religión. Por ejemplo, Nutini 
y Bell (1989), en su investigación en el estado de Tlaxcala, en el centro de México, señalan 
que el compadrazgo puede establecerse a través de sacramentos religiosos como el bauti-
zo o primera comunión, no sacramentales religiosos, como los festejos de tres años, quince 
años, u otros ritos religiosos y/o seculares, como el apadrinamiento en las graduaciones, las 
bendiciones de cosas u objetos.

El caso de San Andrés Cholula es digno de analizar con detenimiento, ya que el compa-
drazgo puede surgir de una infinidad de situaciones y contextos, sin necesidad de pactar 
formalmente la relación a través de un sacramento o celebración, por ejemplo, por el solo 
hecho de haber apoyado en algo para una fiesta y «tener gusto»1 de empezar a llamar-
le «compadrito», «comadrita», por brindar un trato respetuoso y de ayuda, o por haberse 
puesto una borrachera juntos. Hay compadres de «limpia», compadres «convidados», com-
padres de Niño Dios, de sonido, de pastel, de alcohol, entre otras tantas variantes. Es impor-
tante considerar que las relaciones de compadrazgo en San Andrés Cholula se encuentran 
estrechamente ligadas con el sistema de cargos, ya que el pertenecer a una lista o ayudar 
en cualquiera de los cargos les convierte automáticamente en «compadres».

Tal como indican las versiones de los entrevistados y las entrevistadas, el ayudar, cooperar 
e involucrarse en las actividades y festividades del sistema de cargos los vuelve compadres 
y comadres. Y esta relación de compadrazgo o comadrazgo, a su vez, les compromete en la 
convivencia dentro de un sistema de intercambio de favores y alcohol. En palabras de Paco: 

Aquí no necesitas ser padrino de bautizo o nada de eso. Con el simple hecho de 
pertenecer a la lista del síndigo, mayordomo o fiscal, ya eres compadre. Y como 
el principal llama a su lista y esa lista cada que hay convivios se acerca y no le vas 
a decir «pues dale de comer a tal persona». No, dices «llévale a mi compadre». El 
día de la fiesta, dices «acá está mi cooperación». Te dicen «acá está su botella». 
Y ¿qué haces? Vas a repartir con las personas. Y ya vas: «compadre, compadre, 
compadre una copita». (Paco, 24 años, nativo de San Andrés Cholula, junio del 
2022)

Además, como lo explica Richi (29 años, nativo de San Andrés Cholula, enero del 2022) los 
lazos de compadrazgo se extienden a la familia más cercana, es decir, los compadres de 
sus papás y de sus abuelos son también sus compadres. Según explica Lula, el hecho de 
acompañar a algún familiar que busca entablar una relación de compadrazgo ya sea por 

1	  «Tener gusto» es una frase que se usa localmente para referirse al estado anímico que provoca el ambiente 
festivo y de alcoholización.



250
RIVAR volumen 13, número 38, 2026: 240-255 • ISSN online 0719-4994
Instituto de Estudios Avanzados, Universidad de Santiago de Chile

Jeaqueline Flores Álvarez
Religiosidad popular e intercambio de alcohol en 
San Andrés Cholula

cuestión de un cargo eclesiástico o por algún sacramento como el bautizo, los hace compa-
dres y comadres. Siguiendo esa lógica, «como tú fuiste con tu familiar a ver esa persona, te 
involucra, y todos son compadres. Es algo que se desencadena de la familia, con solo estar 
presente, ya eres parte del compadrazgo» (Lula, 39 años, nativa de San Andrés Cholula, 
febrero del 2022).

El sistema de cargos religioso en San Andrés Cholula encuentra fundamento en las relacio-
nes de compadrazgo, a través de las cuales se reproducen relaciones estructurales jerárqui-
cas, clasistas y androcéntricas propias de la sociedad. Al ser la columna vertebral del sistema 
de cargos, las relaciones de compadrazgo son movilizadas y usadas como medios de apoyo 
en cualquier momento que se necesite. De acuerdo con lo observado, las listas del sistema 
de cargos siguen un trayecto circular y rotatorio; con esto quiero decir que generalmente 
los puestos se van rotando entre el mismo grupo de personas debido a los compromisos y 
obligaciones que van adquiriendo. El apoyo y los favores deben regresarse. Una vez que se 
entra en una lista no es fácil abandonar la red de relaciones, adeudos y responsabilidades 
adquiridos con la organización. Al final, como dice Nacho (47 años, exsíndigo) en el sistema 
de cargos «todos son compadres», conviven, ingieren alcohol juntos, se solicitan favores y 
granjean débitos que hay que pagar.

En virtud de ello, existen definiciones que describen el compadrazgo como una relación ar-
mónica que «representa el bien, la autodisciplina, el autocontrol y son un modo de acerca-
miento a Dios» (Montes del Castillo, 1989: 178); una relación de tipo espiritual caracterizada 
por el respeto, la cordialidad, y la reciprocidad, que se apartan del sexo, la competencia y las 
deudas. No obstante, en el sistema de cargos, al existir diferentes rangos y grados de com-
promiso que se vinculan con la cantidad de aportación y lazo con el cargo, se establecen 
relaciones claras de dominación y subordinación, mando y obediencia, poder y sumisión.

El compadrazgo se estructura dentro de un orden masculinizado que posee un carácter 
«sagrado» y «público» (Montes del Castillo, 1989: 178). El orden cívico-religioso apoya la 
hegemonía masculina por lo que los hombres, como líderes y autoridades, se vislumbran 
como seres con mayor cercanía a lo sagrado. Son ellos quienes ofician, dirigen y encabezan 
los rituales y ceremonias religiosas. En esta lógica, el alcohol, como objeto de intercambio, 
adquiere un carácter ritual y sagrado, por lo que intercambiar botellas y brindar entre los 
hombres es un modo de pactar la relación de compadrazgo (Carrasco, 2000).

Dentro de este orden androcéntrico, la presencia de la esposa o de algunas mujeres que 
apoyen en las actividades segregadas por género es imprescindible. Con excepción del 
cargo de los castilleros donde se enfilan hombres jóvenes y solteros, los puestos más im-
portantes del sistema de cargos se reservan para hombres casados o que tengan una hija 
adulta que los apoye. La compañía y el soporte de una mujer, el matrimonio como institu-
ción, contribuye a elevar el capital simbólico en los hombres (Bourdieu, 2000) y reafirmar 
su masculinidad (Boudieu, 2000; Fuller, 2001). En las verbenas populares y fiestas religiosas, 
entre otras cosas, la cocina y la preparación de alimentos son ámbitos casi exclusivamente 
destinados a las mujeres. Servir, alimentar, nutrir y perpetuar las tradiciones está a manos 
de mujeres, quienes juegan un rol esencial en la forma en que se producen y reproducen 
las relaciones sociales en San Andrés Cholula. Por lo general, en la parte final de las fiestas 
y rituales, son normalmente ellas quienes, debido a los mandatos de género que les exigen 
moderación en el consumo de alcohol, permanecen estoicas y sacan adelante la fiesta, car-



251
RIVAR volumen 13, número 38, 2026: 240-255 • ISSN online 0719-4994

Instituto de Estudios Avanzados, Universidad de Santiago de Chile

Jeaqueline Flores Álvarez
Religiosidad popular e intercambio de alcohol en 
San Andrés Cholula

gan las banderas, se ocupan de atender a los invitados, dan seguimiento a los protocolos 
de la fiesta, cuidan a sus hijos, a su marido, y los dirigen de regreso a casa. 

Conclusiones

Cuando se invita a ser padrino o madrina de algún evento o imagen, o cuando se les invita 
a formar parte de la lista del sistema de cargos, la correspondencia es un regalo o dote que 
se ofrece a la persona o familia con quien se pretende entablar el nuevo vínculo. Entre los 
regalos u objetos que conforman la correspondencia aparecen tradicionalmente pan, fruta, 
carne, mole y botellas de alcohol. Quienes reciben la correspondencia, a su vez, están obli-
gados a agradecer la entrega de la dote con comida, bebida y en algunas ocasiones música 
que se ofrece a los visitantes. Si la correspondencia recibida es grande o va destinada a un 
grupo, los líderes están constreñidos a repartir el regalo entre los demás integrantes. Así 
relata su experiencia la señora Gaby dos días después de la fiesta que ofreció en su casa con 
motivo del recibimiento del cargo de «primera florera» de su hija:

Ahorita mi hija es la florera para junio de que baja la Virgen. Antier vinieron los 
compadres y ya le trajeron el obsequio, así enormes de frutas, dos. Y esos ya 
vienen con todos sus primeros, en este caso le tocó a la tesorería del barrio de la 
Santísima. Y ahorita se hizo el recibimiento porque ella aceptó. Llama a sus diez 
primeras, porque su lista es como de 300 a 350 muchachas. Entonces ahorita mi 
hija junta a sus diez primeras y ya de esas diez primeras, nosotros como papás 
hacemos una comida para recibir el obsequio y ya vienen las diez muchachas y ya 
lo que trajeron se abre y se va a dejar a las casas de las muchachas, a compartirles 
lo que nos trajeron. (Gaby, 48 años, nativa de San Andrés Cholula, febrero del 
2022)

La correspondencia, lejos de ser un regalo desinteresado y apartado de transacciones eco-
nómicas, es una forma de solicitar dinero, favores, atenciones y servicios con el fin de sacar 
adelante un cargo eclesiástico. En el regalo va implícito un convenio y la ambición de ob-
tener a cambio algo. Como lo señala Marcel Mauss (2011), aunque los obsequios aparentan 
ser de tipo voluntario, generoso y libre, la realidad es que se dan y se corresponden de 
forma interesada y casi forzosa. Los regalos que se intercambian comprometen, estable-
cen obligaciones e involucran a las personas dentro de un sistema de prestaciones entre 
familias y grupos en San Andrés Cholula. Más allá del valor económico del regalo, lo que se 
intercambia es ayuda, trabajo, dinero, honor, prestigio, respeto, poder.

El regalar concede autoridad y conmina al otro a pagar por los obsequios recibidos. Por 
ende, recibir conlleva también una serie de deberes, contribuciones, cooperaciones, hos-
pitalidad, generosidad, amabilidad y lealtad hacia quien otorga los regalos. El negarse a 
entrar dentro del círculo de dar y recibir, fallar en invitar a los demás, compartirles, rega-
larles y atenderlos bien, puede acarrear graves consecuencias dentro del sistema de car-
gos, entre ellos, la negativa de seguir apoyando y la pérdida de la amistad y/o relación de 
compadrazgo. Asimismo, quien no cumple «como se debe» con un cargo se hace de mala 
reputación entre la comunidad religiosa por lo que difícilmente volverá a ser parte de las 
listas. En este tenor, el no repartir alcohol o no ofrecer la cantidad ni la calidad esperada, es 
un criterio para recibir críticas, romper relaciones de amistad o compadrazgo, y no volver a 



252
RIVAR volumen 13, número 38, 2026: 240-255 • ISSN online 0719-4994
Instituto de Estudios Avanzados, Universidad de Santiago de Chile

Jeaqueline Flores Álvarez
Religiosidad popular e intercambio de alcohol en 
San Andrés Cholula

ser invitados para ocupar algún cargo. Por consiguiente, la ingesta y el reparto de alcohol 
se ponderan como una tradición local ineludible, decisiva en la permanencia dentro de la 
institución del compadrazgo y el sistema de cargos.

Así, en tanto algunos aspectos se avistan como modificables dentro de las costumbres y 
tradiciones en San Andrés Cholula, la recirculación de alcohol entre los miembros del siste-
ma de cargos es de carácter forzoso. Por lo tanto, el éxito de un cargo, de una fiesta o cele-
bración, reside en gran parte en el tipo de alcohol y la cantidad que se reparta. Puesto que 
la reputación, el honor y prestigio de las personas se pone en juego mediante el despilfarro 
de alcohol, la selección del mismo es de capital importancia para evitar críticas y descalifi-
caciones. Por esta razón, pregunté a Nacho: ¿Qué bebida es aceptable para repartir en las 
fiestas? Además de mencionar la cerveza como una bebida alcohólica que comúnmente se 
obsequia, habló de tequila y whisky.

Por ejemplo, hay whiskies no tan caros, hay Torres, Azteca, casi la mayoría da 
Tequila Sauza, pero un whisky, un Torres ya se ve bien. Presidente o Don Pedro 
como que la gente ya no lo ve bien. Si tú lo das, ya te están criticando. Pero 
no es lo mismo que te lo avientes tú de tu recurso, que saques 150 botellas, es 
muchísimo dinero. (Nacho, 47 años, nativo de San Andrés Cholula, noviembre 
del 2021)

Considerando que a través de los regalos se reta a los demás, resulta significativo reflexio-
nar acerca del antagonismo y las rivalidades que pueden surgir a partir del propio acto de 
regalar, tomando en cuenta que el derroche, el lujo y la extravagancia son determinantes 
en las luchas por el reconocimiento, el poder y prestigio social. Esta clase de rivalidad y 
competencia por derrochar más se expresa con claridad en la ceremonia conocida como 
potlatch entre los indígenas americanos del noroeste, en sociedades del noreste de Siberia 
y en Melanesia (Mauss, 2011).

En San Andrés Cholula las competencias se gestan entre hombres y grupos religiosos que 
intentan remarcar su generosidad, su poderío económico y su afán de agradar al Santo Pa-
trón y la Virgen. Por ende, los intercambios que se realizan no son solo con personas sino 
también con las deidades, de quienes se espera protección y amparo. Los hombres, con 
mayor cercanía con los dioses y como poseedores de la riqueza, son los que oficialmente 
realizan la transacción. Hay que despilfarrar, sacrificarse, quedar bien con la comunidad 
religiosa, con otros hombres y con dios, que es quién pagará por las alabanzas y favores 
recibidos, según afirman los entrevistados y las entrevistadas.

No es simplemente para mostrar poder, riqueza y altruismo que un hombre da 
muerte a sus esclavos, quema su preciado aceite, arroja cobre al mar e incendia 
su casa. Al hacer esto, también está sacrificando a los dioses y espíritus, que 
parecen encarnarse en los hombres que son a la vez sus homónimos y aliados 
rituales. (Mauss, 2011: 14, traducción propia)

La idea de sacrificio u ofrenda al Santo Patrón, la Virgen y los santos como una forma de 
intercambio está presente en las versiones de los entrevistados y las entrevistadas, quienes 
afirman que las cooperaciones y esfuerzos que se realizan en las festividades tienen como 
objeto último agradar a la divinidad quien de una forma u otra, y a pesar de lo difícil que 



253
RIVAR volumen 13, número 38, 2026: 240-255 • ISSN online 0719-4994

Instituto de Estudios Avanzados, Universidad de Santiago de Chile

Jeaqueline Flores Álvarez
Religiosidad popular e intercambio de alcohol en 
San Andrés Cholula

parezca sacar adelante un cargo, va a interceder por ellos realizando milagros con el fin de 
que cumplan con su compromiso de forma correcta. En el cumplimiento correcto de un 
cargo se espera que los compadres sean soportes solidarios, amigos generosos y confia-
bles, y por supuesto, bebedores de alcohol aguantadores, cooperativos y recíprocos.

El sistema de cargo se reconoce como el fundamento de la religión popular, el cual juega un 
rol importante en cuestiones políticas, sociales, económicas, y organizativas en los barrios 
de San Andrés Cholula. El reconocerse como miembro de la localidad de San Andrés Cholu-
la y aceptar participar dentro del sistema de cargos, ancla a las personas en una extensa red 
de relaciones sociales, obligaciones y compromisos. El sistema de cargos impregna no solo 
las cuestiones relacionadas con el ámbito religioso, sino lo social y político. Al ser una forma 
de «reproducir la comunidad» (De la Torre, 2016: 245) por medio del sistema de cargos y 
las fiestas religiosas se pactan relaciones de amistad y compadrazgo no solo con los resi-
dentes locales sino con las personas locales que residen en el extranjero (De la Torre, 2016). 
No obstante, dado que el ser parte del sistema de cargos representa una carga económica 
y una incitación al consumo excesivo de alcohol, algunas personas prefieren mantenerse 
lejos de esta organización, como es el caso de algunos militantes de Alcohólicos Anónimos, 
en tanto otras personas, optan por cambiarse de religión. Finalmente, esto los excluye del 
círculo social de amistades, del parentesco espiritual o compadrazgo, de los compromisos, 
obligaciones e intercambios que se gestan entre los san andreseños que participan dentro 
del sistema de cargos.

Este artículo se desprende de una etnografía escrita por una mujer, dentro de una sociedad 
donde el género (entre otros ejes de diferenciación social) condiciona formas de ser, estar y 
percibir el mundo, por lo que lejos de ser una investigación neutral, lleva implícita una posi-
ción política y un lugar de enunciación particular. Debido a la extensión del artículo, queda 
pendiente el abordaje de las prescripciones genéricas que rigen el consumo de alcohol, el 
análisis del vínculo entre consumo excesivo de alcohol, violencia y mortalidad masculina, el 
estudio del sistema de cargos en interrelación con el sistema político local, así como algu-
nas propuestas de intervención comunitaria que podrían ser de ayuda para regular la venta 
y el consumo excesivo de alcohol en el municipio.



254
RIVAR volumen 13, número 38, 2026: 240-255 • ISSN online 0719-4994
Instituto de Estudios Avanzados, Universidad de Santiago de Chile

Jeaqueline Flores Álvarez
Religiosidad popular e intercambio de alcohol en 
San Andrés Cholula

Declaración de autoría

Jeaqueline Flores Álvares: Conceptualización, curación de datos, análisis formal, capta-
ción de fondos, investigación, metodología, administración del proyecto, recursos, softwa-
re, supervisión, validación, visualización, redacción – borrador original y redacción – revi-
sión y edición.

Referencias

Bourdieu, P. (2000). La dominación masculina. Anagrama.

Carrasco, G. (2000). Compadrazgo y masculinidad en Tlaxcala rural. Revista GénEros, 7(21), 
47-56.

De la Torre, R. (2016). Los mexicanos amantes de la fiesta religiosa. En E. Florescano y B. 
Santana (Coords.), La fiesta mexicana (Tomo 1, pp. 243-267). CONACULTA y Fondo de 
Cultura Económica.

Durkheim, É. (1961). Los fundamentos de la religión. En R. Robertson, Sociología de la 
religión. Fondo de Cultura Económica.

Eliade, M. (1981). Lo sagrado y lo profano. Guadarrama.

Foster, G. (1953). Cofradia and compadrazgo in Spain and Spanish America. Southwestern 
Journal of Anthropology, IX(1), 1-29. DOI 10.1086/soutjanth.9.1.3628491

Fuller, N. (2001). Masculinidades: Cambios y permanencias. Fondo Editorial de la Pontificia 
Universidad Católica del Perú.

Giddens, A. (2007). Sociología. Alianza.

Giménez, G. (1978). Cultura popular y religión en el Anáhuac. Centro de Estudios Ecuménicos.

INEGI (2020). Panorama sociodemográfico de Puebla: Censo de población y vivienda 
2020. Instituto Nacional de Estadística y Geografía. https://www.inegi.org.mx/
contenidos/productos/prod_serv/contenidos/espanol/bvinegi/productos/nueva_
estruc/702825197940.pdf 

Mauss, M. (2011). The Gift: Forms and Functions of Exchange in Archaic Societies. Martino 
Fine Books.

Mintz, S. y Wolf, E. (1950). An analysis of ritual co-parenthood (compadrazgo). Southwestern 
Journal of Anthropology, 6(4), 341-368.

Montes del Castillo, Á. (1989). Simbolismo y poder: Un estudio antropológico sobre 
compadrazgo y priostrazgoenuna comunidad indígena. Anthropos.

https://doi.org/10.1086/soutjanth.9.1.3628491
https://www.inegi.org.mx/contenidos/productos/prod_serv/contenidos/espanol/bvinegi/productos/nueva_estruc/702825197940.pdf
https://www.inegi.org.mx/contenidos/productos/prod_serv/contenidos/espanol/bvinegi/productos/nueva_estruc/702825197940.pdf
https://www.inegi.org.mx/contenidos/productos/prod_serv/contenidos/espanol/bvinegi/productos/nueva_estruc/702825197940.pdf


255
RIVAR volumen 13, número 38, 2026: 240-255 • ISSN online 0719-4994

Instituto de Estudios Avanzados, Universidad de Santiago de Chile

Jeaqueline Flores Álvarez
Religiosidad popular e intercambio de alcohol en 
San Andrés Cholula

Nutini, H. y Bell, B. (1989). Parentezco ritual: Estructura y evolución histórica del sistema de 
compadrazgo en la Tlaxcala rural. Fondo de Cultura Económica.

Shadow, R. y Rodríguez-Shadow, M. (2008). Símbolos que amarran, símbolos que dividen: 
Hegemonía e impugnación en una peregrinación campesina a Chalma. Destiempos, 
15, 247-280.


	_Hlk192183830
	_Hlk192186129
	_Hlk192186964
	_Hlk192187279
	_Hlk192252366
	_Hlk218075287
	_Hlk218075287
	_Hlk218075287
	_Hlk218075287
	_Hlk218075287
	_Hlk218075287
	_Hlk192052794
	_Hlk189584073
	_Hlk190943914
	_Hlk187072223
	_Ref192609262
	_Hlk191890281
	_Hlk192493059
	_Ref188890355
	_Ref188952197
	_Ref188955159
	_Ref189041798
	_Hlk192616975
	_Hlk218075287
	_Hlk218075287
	_Hlk218075287
	_Hlk218075287
	_Hlk218075287
	_Hlk22061316
	_Hlk218075287
	_Hlk218075287
	_adyw9df4euv8
	_kuriet5mpw1
	_bonuyexz2sgp
	_rs84zxomtzek
	_5kgvgx1a80ul
	_8q05ztkoxm14
	_Hlk218075287
	_Hlk143259673
	_Hlk218075287
	_Hlk191915052
	_Hlk218075287
	_Hlk192631285
	_Hlk192380637
	_Hlk192382048
	_Hlk192381358
	_Hlk218075287
	_Hlk192611590
	_Hlk192678908
	_Hlk218075287
	_Hlk218075287

